
Thư Thầy Trò (9)

Thư Thầy Trò (9)
Tác giả: Viên Minh - Thanh Nghiêm

Kính đảnh lễ Hòa Thượng.

Con là TNg., con đang tập sống theo lời dạy của Sư là  "Thận trọng chu đáo,

Chú tâm trọn vẹn, Quan sát rõ ràng" - điều đầu tiên mà con nhận biết là, khi 6 căn

dừng trên đối tượng trọn vẹn và rõ ràng, thì trong tâm không có tiếng nói (tên của

đối tượng), lúc đó tâm vẫn thấy biết toàn vẹn (có khi con thấy đối tượng rã nát ra

như viên gạch; có khi con cảm giác luồng âm thanh chạy cực nhanh vào lỗ tai rồi

mới phát ra tiếng; một lần ngồi nghe vị Thầy giảng, tiếng giảng không phải nơi vị

Thầy mà là trong đầu con, miệng của Thầy chỉ có chuyển động...) mà thân con thì

nhẹ tênh. Có khi con cũng có thể dừng trên đối tượng lâu hơn nữa mà tâm cứ

không có gì cả, rỗng rang, thông thường và dễ dàng nhất cho con là nhãn căn đối

cảnh.

Ý căn thì khó cho con hơn, tuy vậy con cũng có khi bắt kịp được. Bây giờ, đôi

khi (chứ không được luôn luôn) ý tưởng vừa khởi là con có thể dừng kịp, và sau sự

dừng chỉ có sự trống rỗng của tâm, nên con nhận biết sự trống rỗng đó. Ngoài ra

con không biết phải làm gì hơn. 

Kính xin Sư dạy cho con chỗ nào sai và con phải tu tập như thế nào tiếp theo.

Mỗi khi tâm con trống rỗng, con có nên tiếp tục nhìn nó? Và nhìn bình thản hay chú

tâm? 

Cái tâm trống không có hai sự trống không khác nhau, phải không thưa Sư?

Hay là con nhận biết sai? Có khi trống mà còn có một cái gì đó biết "sự trống"; có

khi trống mà tâm như chả cần biết nhưng lại biết hết. Con không biết Sư có hiểu ý

con diễn tả không. Nếu như điều này không quan trọng thì Sư không cần trả lời cho

con. Con sợ làm mất thời gian quí báu của Sư. Con xin hoàn toàn sám hối.

Từ khi con tu tập theo pháp này, thì tâm ít chuyên trú vào hơi thở, con có cảm

giác các căn thu nhận rộng hơn nhưng không làm con phiền hà chi cả. Ngày xưa

tâm con thường chỉ quay về biết hơi thở, nhưng giờ đây tâm thấy toàn diện bên

• 
• 

Thư Thầy Trò (9)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=148 1 / 7

file:///Users/thien/vienminh_dataset/index.php?module=library&function=tacgia&id=1
file:///Users/thien/vienminh_dataset/index.php?module=library&function=tacgia&id=55


trong, cả thân lẫn tâm. Ngày xưa trong giấc ngủ con vẫn thường còn biết có hơi

thở, nhưng bây giờ cũng không còn như thế nữa. 

Con kính mong lời chỉ dạy của Sư. Con kính chúc Sư luôn an lành.

Kính thư, Con Thanh Ngh.

Con thân mến,

Thầy sẽ trả lời từng ý một theo thứ tự từng đoạn trong bức thư để con dễ theo

dõi.

- “Điều đầu tiên mà con nhận biết là, khi 6 căn dừng trên đối tượng trọn vẹn và

rõ ràng, thì trong tâm không có tiếng nói (tên của đối tượng), lúc đó tâm vẫn thấy

biết toàn vẹn (có khi con thấy đối tượng rã nát ra như viên gạch; có khi con cảm

giác luồng âm thanh chạy cực nhanh vào lỗ tai rồi mới phát ra tiếng; một lần ngồi

nghe vị Thầy giảng, tiếng giảng không phải nơi vị Thầy mà là trong đầu con, miệng

của Thầy chỉ có chuyển động...) mà thân con thì nhẹ tênh. Có khi con cũng có thể

dừng trên đối tượng lâu hơn nữa mà tâm cứ không có gì cả, rỗng rang, thông

thường và dễ dàng nhất cho con là nhãn căn đối cảnh.”

Thận trọng, chú tâm, quan sát  (tức tinh tấn, chánh niệm, tỉnh giác) là những

yếu tố thiền tuệ, nhưng có lẽ trước đây con tu thiền định hơi nhiều, nên yếu tố chú

tâm lấn lướt 2 yếu tố kia. Khi đó có những trạng thái nghiêng về định xuất hiện

(như:  “dừng trên đối tượng”, “trong tâm không có tiếng nói”, “thân con thì nhẹ

tênh”, “có thể dừng trên đối tượng lâu hơn nữa mà tâm cứ không có gì cả”,…) làm

cho tâm con hơi bị ngưng trụ lại, và tưởng của định mạnh lên làm cho đối tượng

mắt thấy, tai nghe v.v… nặng về tướng của tưởng hơn là đối tượng thực tánh tự

nhiên (như:  “con thấy đối tượng rã nát ra như viên gạch; có khi con cảm giác

luồng âm thanh chạy cực nhanh vào lỗ tai rồi mới phát ra tiếng; một lần ngồi nghe

vị Thầy giảng, tiếng giảng không phải nơi vị Thầy mà là trong đầu con, miệng của

Thầy chỉ có chuyển động”,…), nên mặc dù vẫn thấy biết rõ ràng nhưng yếu tố tuệ

không đủ linh hoạt, mẫn tiệp và tự nhiên để thấy được thực tánh.

Thư Thầy Trò (9)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=148 2 / 7



- “Ý căn thì khó cho con hơn, tuy vậy con cũng có khi bắt kịp được. Bây giờ, đôi

khi (chứ không được luôn luôn) ý tưởng vừa khởi là con có thể dừng kịp, và sau sự

dừng chỉ có sự trống rỗng của tâm, nên con nhận biết sự trống rỗng đó. Ngoài ra

con không biết phải làm gì hơn.” 

Một lần nữa, yếu tố định lại mạnh hơn yếu tố tuệ đối với ý căn khi tiếp xúc

pháp trần, nên tâm vẫn bị ngưng trụ và hậu quả là: “ý tưởng vừa khởi là con có thể

dừng kịp”.  “Dừng kịp” là thói quen phản ứng của  tinh tấn trong định. Chính vì

trường hợp này mà thầy thường nói lắm khi không những  định không sinh tuệ

mà còn cản trở tuệ thấy được thực tánh của đối tượng. Định chỉ có thể hỗ trợ

cho tuệ khi nó vừa đủ - không dư không thiếu. Chỉ cần định mạnh hơn một tí thì

tuệ liền bị lấn lướt không phát huy được tác dụng. Trong thiền tuệ chỉ cần sát-

na định và tùy thời định thôi, không cần loại định “dừng kịp” (an chỉ) này. Pháp trần

khởi lên cứ để tự nhiên, đừng sợ sự phiền tạp của nó mà “dừng lại lâu hơn”. Không

phải phiền não yên mới có tuệ, mà tuệ chính là thấy phiền não sinh diệt

không yên, nếu yên làm sao tuệ thấy được vô thường, khổ, vô ngã! Cái yên

của định là  trạng thái nhất tâm (ekaggatā) khác với cái yên của tuệ là  thái độ

rỗng lặng (suññatā, santi) của chánh niệm tỉnh giác. Giống như xem phim, nội dung

phim càng éo le gay cấn càng thu hút sự thận trọng, chú tâm, quan sát của người

xem, chứ đâu có ai thích xem phim đơn điệu tẻ nhạt bao giờ. Đó là lý do vì sao con

cảm thấy “sau sự dừng chỉ có sự trống rỗng của tâm, nên con nhận biết sự trống

rỗng đó. Ngoài ra con không biết phải làm gì hơn”. Rất nhiều người hành thiền khi

rơi vào trạng thái này tưởng đã đạt được tuệ gì đó nên cố giữ nó lại, không biết

rằng đó là một trong những chướng ngại của thiền tuệ. Có 10 chướng ngại của

thiền tuệ:

1- Obhāsa: Ánh sáng phát ra từ tưởng của định:

Trong khi hành thiền tuệ, nếu con thấy phát ra ánh sáng tức là yếu tố định

mạnh hơn yếu tố tuệ, khiến con bị thu hút vào ánh sáng đó và tưởng mình đã đắc

được tuệ gì. Thực ra đó chỉ là diễn biến tâm sinh lý khi tưởng của định vượt trội hơn

mà thôi. Nó chỉ là pháp đến đi do duyên sinh chẳng có gì quan trọng, nhưng chỉ cần

dừng lại ở đó như một sở đắc là con biến nó thành phiền não chướng ngại cho thiền

tuệ, khó mà thấy tánh được. 

2- Ñāṇa: Tuệ quá nhanh nhạy, mẫn tiệp biến thành ảo kiến:

Thư Thầy Trò (9)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=148 3 / 7



Đôi khi tuệ bỗng lóe lên, con thấy ra được pháp, nhưng lập tức ý niệm phát

xuất từ kiến giải pháp học của con xen vào quá nhanh đến nỗi con không phân biệt

được đâu là khái niệm qua kiến thức, đâu là thực tánh qua tri kiến, thế là con rơi

vào kết luận chủ quan. Cũng lắm khi tưởng trong định xen vào nắm bắt những ảnh

ảo, như thấy sự tan rã hoặc sự sinh diệt rất nhanh v.v… rồi kết luận là thực, là tuệ.

Chính những kết luận này xóa mất thực tánh pháp vừa mới lóe lên. Đây là bệnh

phiền não của những người có sở tri (kiến thức pháp học chi ly), hoặc bị tưởng

trong định quá mạnh (sở đắc pháp hành cục bộ) khiến cho tuệ chóng phát chóng

tàn.

3- Pīti: Sự hứng thú trong trạng thái hỷ:

Cũng như ánh sáng, khi trạng thái hỷ phát sinh là dấu hiệu của yếu tố định trội

hơn yếu tố tuệ. Hỷ tạo ra một sự hứng khởi thích thú nên hành giả dễ đắm chìm

trong đó và nhầm lẫn xem đó là sở đắc. Lúc đó chỉ nên thấy sự sinh diệt của pháp

hỷ một cách tự nhiên, không nên duy trì, phát triển hay cố gắng lặp lại vì như vậy

là rơi vào chướng ngại phiền não cho thiền tuệ.

4- Passaddhi: Trạng thái khinh an, thư thái:

Khi con buông ra mọi thái độ đối kháng, dính mắc bên trong hay sức ép bên

ngoài, thì những căng thẳng liền lắng xuống và con cảm thấy nhẹ nhàng thanh

thoát. Điều đó rất tốt, nó đã giúp con lấy lại thăng bằng, thoải mái, và tạm thời

không còn bị ức chế hay phân tán nữa. Nhưng nếu con cố gắng sở hữu nó như một

sở đắc thì lập tức bị chướng ngại, khó thấy được thực tánh.

5- Sukha: Trạng thái vừa lòng thỏa mãn trong an lạc:

Đây là nhầm lẫn mà nhiều người mắc phải. Ngay khi khởi tâm hành thiền, phần

lớn phát xuất từ ước mong được an lạc, nên khi đạt được trạng thái này họ liền bị

nó thu hút mãnh liệt đến nỗi cảm thấy đã thỏa mãn rồi, nên quên mất sự trong

sáng của tâm tỉnh thức soi  chiếu.  Trong trường hợp đó lạc  chính là  phiền não

chướng cho thiền tuệ.

6- Adhimokkha: Thái độ quá cả quyết và tự tin:

Cái nghi trong phân vân do dự là không tốt, nhưng cái nghi khi chưa thấy biết

rõ nên chưa xác quyết lại là vô cùng cần thiết cho sự giác ngộ, nó giúp chúng ta

không vội vàng quyết đoán một cách quá tự tin. Ví dụ khi có tâm sân khởi lên, con

Thư Thầy Trò (9)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=148 4 / 7



vội vàng quyết định: “Không được sân”, “Hãy chấm dứt sân ngay”, “Hãy biến đi ta

không chấp nhận sân” v.v… Và với tự tin mãnh liệt của con như vậy, sân bị dồn nén

sẽ tạm thời ẩn vào vô thức, chẳng khác nào đuổi cọp vào rừng. Đó không phải là

như lý tác ý của thiền tuệ, vì con đã đánh mất cơ hội thấy ra thực tánh của sân.

Thái độ phi như lý tác ý đó chính là phiền não chướng cho thiền tuệ.

7- Paggāha: Sự nỗ lực hành động duy ý chí:

Động từ paggaṇhāti có nghĩa là với bắt, vì vậy đây là nỗ lực với tới để nắm bắt

pháp. Thực tại không ở tương lai hay ở chỗ khác nên mọi nỗ lực nắm bắt pháp đều

là trở ngại, ngăn cản chúng ta thấy pháp một cách trọn vẹn ngay tại đây và bây

giờ. Nhiều hành giả có ý chí rất mạnh có thể hành thiền đến bỏ ngủ quên ăn, hành

trên núi cao tuyết phủ, hành trong khắc kỷ khổ hạnh v.v… Tưởng như vậy là có thể

giác ngộ giải thoát, nhưng ý chí phần lớn chỉ là sức mạnh phát xuất từ lòng tham

muốn của bản ngã. Vì vậy thái độ duy ý chí chỉ tạo ra phiền não chướng cho thiền

tuệ mà thôi.

8- Upaṭṭhāna: Sự quan tâm chú niệm quá mức trong việc hành thiền:

Pháp vốn hiện tiền, trở về thực tại là chánh niệm, không cần niệm quá mức

một cách chủ quan. Chỉ cần vô tâm vô ngã rỗng lặng trong sáng là có thể thấy

ngay. Tuệ là tánh thấy biết tự nó tròn đầy, nên hễ thấy là thấy ngay lập tức, không

qua bất cứ phương tiện nào, nên cũng không cần phải quá nhiệt tình đến nỗi tối

ngày chỉ bận tâm chú niệm để mong đắc pháp mà bỏ quên thực tại hiện tiền. Quan

tâm chú niệm quá mức cần thiết là chướng ngại của thiền tuệ.

9- Upekkhā: Thái độ tâm quá trung lập của xả:

Buông xả trong thiền tuệ hay tuệ xả, không phải là thái độ trung lập âm tính,

nghĩa là thờ ơ lãnh đạm đối với các pháp. Vô tâm đúng nghĩa là tâm rỗng lặng trong

sáng, không có thái độ lăng xăng theo ý đồ của bản ngã, nhưng rất linh động tự

nhiên, chứ không phải là vô tâm theo nghĩa thờ ơ lãnh đạm. Loại xả này hoàn toàn

ngược lại với ý chí và bận tâm như đã nói trên, đều là phiền não chướng cho thiền

tuệ cả.

10- Nikanti: Tâm trạng nôn nóng cầu mong đắc pháp:

Do tưởng rằng mình với pháp là hai, mà hiện giờ mình chưa có pháp nên mới

mong cầu đắc pháp. Nếu biết mình với pháp không hai, hay nói cách khách, chỉ có

Thư Thầy Trò (9)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=148 5 / 7



pháp chứ không có mình, thì chỉ cần buông cái “mình ảo tưởng” đó đi là lập tức có

thể chứng ngộ pháp ngay nơi thực tại hiện tiền, chứ không có pháp gì bên ngoài để

mong cầu thủ đắc. Cái tâm trạng nôn nóng mong cầu đắc pháp đó chính là “cái ta

ảo tưởng” nên nó là phiền não chướng cho thiền tuệ, như người xưa thường nói

“dục tốc bất đạt” vậy.

- “Kính xin Sư dạy cho con chỗ nào sai và con phải tu tập như thế nào tiếp

theo. 

Mỗi khi tâm con trống rỗng, con có nên tiếp tục nhìn nó? Và nhìn bình thản hay chú

tâm?”

Tất  nhiên  con vẫn cứ nhìn,  nhưng  chỉ  nên thận trọng (tinh  tấn),  chú tâm

(chánh niệm), quan sát (tỉnh giác) một cách tự nhiên bình thản thôi, đừng quá cố

gằng. Thực ra chỉ cần tâm không buông lung phóng túng thì khi hữu sự 3 yếu tố

thiền tuệ này tự động “tùy cảm nhi ứng” chứ không cần quá nỗ lực. Coi chừng nỗ

lực là ý đồ của bản ngã! Bị bản ngã xen vào thì tối đa là đạt định chứ không thể nào

có trí tuệ thấy tánh được! 

Còn khi vô sự, hãy buông thái độ lăng xăng của bản ngã ra để thân tâm nghỉ

ngơi thoải mái. Khi tâm rỗng rang vô sự thì tánh biết sáng suốt, định tĩnh, trong

lành liền lặng lẽ soi chiếu, như khi không bị mây che thì mặt trời liền chiếu sáng rực

rỡ, chứ cần gì phải dụng công để cho bản ngã có cơ hội xen vào? 

- “Cái tâm trống không có hai sự trống không khác nhau, phải không thưa Sư?

hay là con nhận biết sai? Có khi trống mà còn có một cái gì đó biết "sự trống"; có

khi trống mà tâm như chả cần biết nhưng lại biết hết.”

Nói đúng hơn, có hai loại trống không, một là sự trống không của định do cắt

đứt ngoại duyên và nội tâm an tịnh. Hai là trống không của tuệ do tâm không bị các

vọng niệm che lấp. “Có khi trống mà tâm như chả cần biết nhưng lại biết hết” đó

chính là tánh biết rỗng lặng trong sáng tự nhiên. Chỉ cần buông mọi ý đồ lăng xăng

của cái ta ảo tưởng ra là tánh biết này liền thấy biết pháp như thực, mà không cần

có ý đồ muốn biết của bản ngã xen vào. Con nên lưu ý chính tánh biết vô ngã này

mới là nền tảng của giác ngộ giải thoát, chứ không phải là cái biết kiến giải do bản

ngã lý trí thủ đắc.

Thư Thầy Trò (9)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=148 6 / 7



- “Từ khi con tu tập theo pháp này, thì tâm ít chuyên trú vào hơi thở, con có cảm

giác các căn thu nhận rộng hơn nhưng không làm con phiền hà chi cả. Ngày xưa

tâm con thường chỉ quay về biết hơi thở, nhưng giờ đây tâm thấy toàn diện bên

trong, cả thân lẫn tâm. Ngày xưa trong giấc ngủ con vẫn thường còn biết có hơi

thở, nhưng bây giờ cũng không còn như thế nữa.”

Như vậy là rất tốt, không cần tập chú vào hơi thở nữa, cứ để tâm thư thái rỗng

lặng tự nhiên, không cần cố gắng để mưu cầu gì cả thì nó sẽ tự phát huy định tuệ

để phản ánh trung thực vạn pháp trong ngoài một cách toàn điện, chứ không phải

là tập chú vào một đối tượng đặc biệt nào để rơi vào những kinh nghiệm sở đắc cục

bộ. 

Thầy Viên Minh

Thư Thầy Trò (9)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=148 7 / 7


	Thư Thầy Trò (9)

