
Thư Thầy Trò (5)

Thư Thầy Trò (5)
Tác giả: Viên Minh - Đức Tâm

Hãy khám phá Chân Lý ngay trên sự thật đang diễn ra hàng ngày nơi thân tâm con và

cuộc sống xung quanh, đừng quá tin vào lời người khác hay ngôn ngữ giáo điều đã bị

“tam sao thất bản” như đức Phật đã dạy trong Kinh Kalama. Đừng xem phương tiện,

biểu tượng là bản thân chân lý, vì chân lý tự nó vô ngôn.

Thầy kính,

Con vừa mới đọc xong lá "Thư gởi Thầy 3" trên trang web. Không ngờ, Tâm Minh giống

con ở tính tò mò quá! Cũng vì tính tò mò muốn biết thế nào là tình yêu, nên con mới quen bạn

gái và đã lập gia đình... Và cũng bởi tính tò mò ấy, cách đây 20 năm, vì mến phục một người

bạn theo Đạo Thiên Chúa mà suýt nữa, nếu không ra nước ngoài con đã theo bạn ấy làm một

thầy dòng rồi.

Người bạn thân nhất ấy của con, hồi còn đi học ở quê nhà, chắc là phải hiểu sâu sắc giáo

lý của Chúa nên mới quyết định không cùng gia đình đi ra nước ngoài mà tình nguyện ở lại Việt

Nam để đi tu, khoác chiếc áo dòng. Con và bạn con, mỗi khi tâm sự, chúng con không bao giờ

đem đề tài tôn giáo ra bàn luận, vì sợ sự bất đồng giữa hai tôn giáo sẽ làm mất tình bạn. Chúng

con chỉ nói về âm nhạc và những cuốn tiểu thuyết rất nổi tiếng thời đó, như "Tiếng chim hót

trong bụi mận gai” (The thorn birds), "Jane Eyre" v.v… Bạn ấy thường đưa ra những nhận xét

rất sâu sắc, tế nhị.

Con nhớ như in, đêm cuối cùng khi rời Việt Nam, hai đứa chúng con và một bạn gái khác

nữa, ngay trên sân thượng nhà con, chúng con đàn hát và ngắm sao trời. Bạn con nhìn lên bầu

trời và nói, có những chùm sao cho dù ở phương trời nào cũng giống như nhau. Và khi đến

Sydney con cũng thường nhìn lên bầu trời ngắm sao để nhớ về những kỷ niệm đẹp, nhớ

về người bạn rất dễ thương, sống có chiều sâu, chơi piano hay guitar đều rất giỏi…

và cũng để chiêm nghiệm lời nói  của bạn, hình như nó có một ý nghĩa sâu xa nào đó...

Chúng con vẫn thường liên lạc thư từ, cho đến ngày bạn con khoác chiếc áo dòng. Bây giờ,

• 
• 

Thư Thầy Trò (5)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=130 1 / 8

file:///Users/thien/vienminh_dataset/index.php?module=library&function=tacgia&id=1
file:///Users/thien/vienminh_dataset/index.php?module=library&function=tacgia&id=40


nhớ lại người bạn ấy, con không ngờ bạn con tuổi đời còn quá trẻ, mà sao lúc đó có những tư

tưởng rất sâu sắc về Thánh Kinh như một người cao niên từng trải.  

Thầy biết không, con không bao giờ tha thiết tìm hiểu về giáo lý của Thiên Chúa, vì theo

tôn giáo này "Chúa tạo ra tất cả". Nghe đến đó, con không thể nào chấp nhận được. Nếu Chúa

tạo ra tất cả, thì tại sao Chúa tạo chi nhiều bất công, đau khổ đến thế! Người rất giàu, người

quá nghèo, người sung sướng, kẻ khổ đau v.v... Rồi tạo chi thiên tai, chinh chiến, tử biệt sinh

ly... cho con người phải chịu nhiều bất hạnh! Và sau khi chết người tin Chúa mới được lên

Thiên đàng, người không tin đọa vào hỏa ngục đời đời… thật là bất công và tàn nhẫn không thể

chấp nhận được. Lại nữa, Thượng Đế đã là toàn năng toàn thiện sao lại còn sơ suất sinh ra quỉ

Sa-tăng để dụ dỗ con cái của Ngài vào đường tội ác?

Con cũng đã đọc nhiều sách triết bàn về lời dạy và cuộc sống của Chúa. Con thấy rất hay

và rất ngưỡng mộ. Nhưng bắt con tin những điều con không thấy, không biết thì con không thể.

Tin như vậy có giống mù quáng không thầy? Trong khi Phật Giáo dạy nhân quả rất rõ ràng, tinh

thần trách nhiệm về nghiệp của mỗi người rất cao, chứ không phải cái gì cũng đổ cho ý Chúa.

Hơn nữa, không hiểu sao, hình ảnh những vị linh mục mà con gặp không để lại trong con ấn

tượng đặc biệt nào.  Trong khi hình ảnh những nhà sư thong dong tự tại, ung dung

thanh thoát... mà con được gặp, đã gieo vào lòng con niềm tôn kính sâu xa. Thưa

thầy, đó phải chăng là cái duyên mà mỗi người cảm thấy hợp với tôn giáo của

mình? Có phải vì vậy mà bạn con và con dẫu rất thân vẫn không đồng một niềm

tin?

Thầy ơi, có thật giáo lý Thiên Chúa và giáo lý Đạo Phật đều nói cùng một chân

lý duy nhất, chỉ khác trên ngôn từ, cách giảng dạy và thực hành như Tâm Minh đã

hiểu không? Cái chân lý duy nhất đó là gì? Có phải đó là chân lý luôn hiện hữu ngay

nơi thực tại hiện tiền như thầy dạy không? Nếu vậy tại sao không chỉ thẳng như

thầy thì chúng con có thể thấy ngay mà phải tìm tòi trong các hệ thống ngôn ngữ

kinh điển khác nhau của các tôn giáo? Tại sao không ngay đó mà sống “tùy duyên

thuận pháp” trong từng giây phút hiện tại mà phải gò bó vào một chủ thuyết, một

quan niệm, một phương pháp tu tập nào nữa? Có phải xưa kia chư vị Giáo Chủ chỉ

muốn nói lên sự thật để mọi người thấy ra mà sống đúng tốt, sống an lạc giải thoát,

còn hệ thống tín ngưỡng tôn giáo là do người sau hình thành tổ chức theo tầm vóc

hiểu biết giới hạn của họ?

Thư Thầy Trò (5)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=130 2 / 8



Con thấy chỉ cần biết sống tự nhiên, và xem tất cả những khổ đau bất hạnh

xảy đến với mình như là quà tặng của cuộc đời, là bài học quý giá của Pháp thì mọi

người đều có thể tìm thấy hạnh phúc trong những cái rất mực bình thường – nhưng

thật ra vô cùng vi diệu. Chẳng qua vì quá lệ thuộc vào một lý tưởng, vào những

phương tiện để đạt được lý tưởng đó, hoặc vì đắm chìm trong quá khứ, tham vọng

ở tương lai mà người ta vô tình không thấy được: Tất cả chân lý đang nằm ngay

trong sự sống đang là...

Tâm Minh viết thư thật hay, thật sâu sắc, chuẩn mực như một nhà văn vậy.

Thầy có những người đệ tử thật tuyệt vời, có những cá tính rất đặc biệt, tuy không

ai giống ai nhưng lại cùng thấy chung một sự thật. 

Con Đức Tâm

Đức Tâm con,

Con nói đúng, sau khi giác ngộ chân lý, các vị Giáo Chủ chỉ muốn trình bày cho

mọi người thấy và sống với chân lý đó để thoát khỏi khổ đau – do bản ngã chủ quan

tham lam mê muội của mỗi người gây ra cho chính mình và người khác. Nhưng về

sau, những người theo các vị Giáo Chủ ấy tự củng cố và hình thành các tổ chức tôn

giáo, rồi tự khoanh vùng trong niềm tin và giáo lý của tôn giáo mình. Giáo lý là

ngón tay (phương tiện ngôn ngữ) chỉ mặt trăng (cứu cánh chân lý). Nếu chấp vào

phương tiện ngôn ngữ thì không những không thấy được chân lý rốt ráo mà còn vô

tình phản lại bậc Đạo Sư của mình. Để thầy kể cho con nghe một chuyện vi tiếu:

Có hai cậu sinh viên ra Bắc học chung một lớp. Cậu A người miền Trung, cậu B

người miền Nam. Học xong tiết đầu hai cậu rủ nhau ra phố mua chút gì ăn sáng. A

hỏi B mua gì, B nói củ mì. B hỏi lại, A nói củ sắn. Nhưng khi ra phố hai cậu lại cùng

mua một thứ củ như nhau. A ngạc nhiên nói: “Răng mi mua củ sắn?” B cũng chưng

hửng hỏi lại: “Sao mày mua củ mì?” Mãi lo cãi nhau củ mì củ sắn, hai cậu quên cả

thưởng thức món ăn, quên luôn giờ học đã trễ!

Lạ thật, củ mì củ sắn chính là một chứ có khác gì nhau, chỉ là tên thường gọi

của từng vùng miền! Cãi nhau như vậy chẳng phải là ấu trĩ lắm sao?  Ở đời  khái

niệm bất đồng,  ngôn ngữ bất  đồng, tư tưởng bất đồng, chủ nghĩa bất đồng, triết

Thư Thầy Trò (5)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=130 3 / 8



thuyết bất đồng, tôn giáo bất đồng, chính trị bất đồng, vân vân và vân vân… lại

phát xuất từ những thực thể hoàn toàn đồng nhất! Vì vậy, thầy gọi đó là “hiệu ứng

củ mì củ sắn”!

Trong cuốn Thực Tại Hiện Tiền I thầy có viết: “Người nào còn phân biệt Tông

phái (hoặc Tôn giáo) là chưa thấy Chân Lý”, đơn giản chỉ vì  còn chấp ngôn từ là

chưa thấy,  đã thấy thì  không chấp ngôn từ  -  "Ngôn giả bất  tri,  tri  giả  bất

ngôn” (Lão Tử). Ngôn từ chỉ là quy ước để diễn đạt hay phát biểu những khái

niệm. Có khi là khái niệm về một thực kiện, có khi là một ý tưởng giả lập không có

thực, chỉ để tiện dụng (như tên gọi một vật thì không phải là vật đó)... Vì vậy, chỉ y

cứ trên ngôn từ mà không thấy thực kiện, hoặc không biết đó chỉ là phương tiện giả

định không thực thì sẽ không tránh khỏi tranh luận củ mì củ sắn! Nếu đã thấy sự

thật thì dù ai có nói nhiều cách khác nhau về sự thật đó thì người ấy vẫn thấy đúng.

Ví dụ, người không biết Huế khi nghe người này nói Huế có sông Hương, người kia

nói Huế có núi Ngự v.v... thì chẳng biết ai nói đúng nói sai, nên thấy người khác cứ

gật đầu khen đúng, liền cho đó là hạng người ba phải! Vậy quan trọng không phải là nói

gì mà là có thật sự thấy sự thật hay không.

Đơn cử Phật Giáo và Thiên Chúa Giáo. Chữ giáo nguyên có nghĩa là lời dạy -

khải thị sự thật mà các Ngài đã thấy để đem lại lợi lạc quần sinh, thì về sau đã trở

thành hình thức tổ chức giáo hội, có truyền thống riêng, có cả giáo quyền nữa. Và

từ đó, bên cạnh lợi lạc quần sinh thì cũng đã đem lại không ít ràng buộc, áp đặt,

chia rẽ và khổ đau cho nhân loại. Thậm chí nhiều tôn giáo đã hủ hóa thành những

tín ngưỡng phát triển quyền lực và mê tín nếu không muốn nói là cuồng tín. Mặt

khác, giới triết gia, luận gia lại thích triển khai giáo lý uyên nguyên của Phật, của

Chúa thành những hệ thống triết học, thần học - nặng luận lý học hoặc siêu hình

học, để củng cố chủ thuyết của riêng mình. 

Do đó, từ lời dạy thuần khiết của đức Phật Gotama, về sau đã chia thành Phật

Giáo Nguyên Thủy, Tiểu Thừa và Đại Thừa. Nguyên Thủy chia ra ba thời kỳ: Thời kỳ

chưa kết tập Tam Tạng, thời kỳ kết tập Tam Tạng, thời kỳ chú giải Tam Tạng; chưa

kể về sau hình thành cả tổ chức Tăng đoàn, giáo hội nữa. Tiểu Thừa chia thành

không dưới 18 tông phái, Đại Thừa ít nhất cũng có trên 10 tông môn tự gọi là biệt

truyền…

Thư Thầy Trò (5)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=130 4 / 8



Cũng vậy, từ lời dạy tâm huyết của đức Chúa Jesus, lúc đầu được nhiều vị tông

đồ thuật lại, chỉ sai khác đôi chút, thì về sau đã triển khai ra thành những Giáo Hội

Thiên Chúa Giáo, Cơ Đốc Giáo, Chính Thống Giáo, Cơ Đốc Phục Lâm, Tin Lành Giáo

v.v… với những hệ thống thần học khác nhau, những giáo hệ khác nhau… Sự cách

biệt càng ngày càng xa đến độ đã từng dẫn đến chiến tranh vô cùng khốc liệt. Quả

thật là oan cho Phật và Chúa suốt đời hy sinh tận tụy cho đến chết vì con người, đã

bị nhiều thế lực lợi dụng biến thành tôn giáo, triết học, chính trị, và thậm chí cả

lãnh vực thực dân, đế chế nữa. Đúng là vào tay trần tục của con người thì lời dạy có

cao siêu cách mấy cũng biến thành trò chơi của tính dục (libido) như Sigmund

Freud đã nói. 

Cách tốt nhất để thấu hiểu được Phật và Chúa là trở về với lời dạy ban đầu

của quý Ngài. Đừng tin vào những gì người sau thêm thắt để hình thành và củng

cố truyền thống giáo hệ của họ. Phải thấy ra  “Ý tại ngôn ngoại” bởi vì các bậc

thánh hiền đã từng cảnh giác  “Tận tín thư bất như vô thư” hay “Đa thư loạn

tâm” rồi đó. Ngay cả trong lời dạy ban đầu của mình, các Ngài cũng tùy thời đại

khác nhau, địa phương khác nhau, trình độ căn cơ khác nhau v.v… mà đành phải sử

dụng ngôn ngữ, biểu tượng, ẩn dụ khác nhau để chỉ bày sự thật. Do đó tuy ngôn

ngữ bất đồng mà sự thật vẫn chỉ có một mà thôi. Không thấy được “cái một” mà

các Ngài muốn chỉ dạy thì liền rơi vào “hiệu ứng củ mì củ sắn”. Chung qui là do bản

ngã lý trí chỉ biết y cứ trên khái niệm ngôn ngữ của ta của người mà không chịu

nhìn vào sự thật như nó là.

Nếu người theo Đạo Thiên Chúa thay từ Thượng Đế vào từ Tánh Đế hoặc Chân

Đế (Nguyên lý rốt ráo tự nhiên của Pháp) trong kinh điển nhà Phật thì sẽ hiểu đức

Phật và đức Chúa đều muốn chỉ bày một sự thật, đó là Chân Lý Tột Cùng của muôn

loài vạn vật. Cũng vậy, Phật tử chỉ cần hiểu Thượng Đế trong Thánh kinh là Pháp

Tánh thì sẽ hiểu ngay câu: “Tất cả đều do Thượng Đế tạo nên” chính là “Vạn

vật đều do nguyên lý vận hành của Pháp mà có” . 

Nếu con chiên của Chúa thay chữ “Ta” trong câu: “Ta là đường đi lẽ thật và

sự sống, chẳng bởi ta thì không ai đến được cùng Cha” thành chữ “Đạo” trong

Bát Chánh Đạo thì Bát Chánh Đạo chính là đường đi, lẽ thật và sự sống. Và sẽ dễ

dàng hiểu câu: “Không qua Bát Chánh Đạo không ai có thể chứng ngộ Niết-

bàn”. Đức Phật còn nói rõ hơn: “Chánh niệm tỉnh giác trên thân-thọ-tâm-pháp

Thư Thầy Trò (5)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=130 5 / 8



(Tứ Niệm xứ) là con đường duy nhất đưa đến chứng ngộ Niết-bàn”. Bởi vì

không qua thực tại tánh của thân-thọ-tâm-pháp  (đường đi, lẽ thật và sự sống) thì làm sao

thấy được Chân Lý Cứu Cánh (đến cùng Cha)? Không qua “huyễn hóa không thân”

làm sao thấy được “Pháp Thân” như một thiền sư đã nói? Nhưng thực tại tánh của

sự sống thân-thọ-tâm-pháp ẩn kín đàng sau giả tướng, rất khó thấy, nên Chúa dạy:

“Ta đến như kẻ trộm, phước thay kẻ nào ngày đêm tỉnh thức”.  Đó là câu nói rất

thiền, rất Vipassanà, vì chúng ta thường thấy thực tại qua tướng khái niệm, nên

không thấy thực tại tánh chân đế (Ta) ẩn mật đàng sau hiện tượng đó (đến như kẻ

trộm). Vì vậy, cần phải thường chánh niệm, tỉnh giác (ngày đêm tỉnh thức, rình rập)

mới có thể phát hiện được Sự Thật Tột Cùng.  

Phật dạy vô ngã  vì tất cả đều là Pháp. Nên phải qui y Pháp, sống thuận Pháp

thì mới giác ngộ giải thoát, chứng ngộ Niết-bàn, còn khởi lên ý niệm ảo tưởng có ta,

người, chúng sinh, kẻ nhận… là bị vô minh ái dục chi phối, thì liền đắm chìm triền

miên trong luân hồi sinh tử. Chúa dạy có đức tin nơi Thượng đế, vâng ý Cha, thì

được cứu rỗi vào Nước Chúa, không tin Thượng Đế là đã bị quỷ Sa-tăng dụ dỗ thì sẽ

đọa vào hỏa ngục đời đời. Chúng ta thử so sánh chỗ tương đồng trong cách dụng

ngữ khác nhau đó:

- Vô ngã ≈ Đức tin 

- Bản ngã vô minh ái dục ≈ Quỷ Sa-tăng

- Pháp Chân Đế, Nguyên lý rốt ráo ≈ Thượng Đế, Đức Chúa Cha

- Qui y Pháp, sống thuận Pháp ≈ Vâng ý Cha

- Giác ngộ giải thoát ≈ Được cứu rỗi

- Niết-bàn ≈ Nước Chúa

- Khởi lên ảo tưởng có cái ta (bản ngã) tách rời Pháp ≈ Không tin Thượng Đế

(quỷ Sa-tăng chống lại Chúa)

- Đắm chìm triền miên trong luân hồi sinh tử, phiền não khổ đau (Tam giới bất

an do như hỏa trạch) ≈ Đọa hỏa ngục đời đời.

Nếu được ý quên lời như vậy thì đâu còn gì để tranh luận, để bất đồng nữa?

Bất đồng là do lý trí phân biệt của người sau tạo ra quan niệm rồi lồng vào hệ thống

giáo lý trong các tông môn, giáo phái mà ra, chứ đó đâu phải là ý Chúa, ý Phật!

Thư Thầy Trò (5)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=130 6 / 8



Tại vì con hiểu Thượng Đế như một nhân vật nào đó ở trên cao luôn điều động

mọi việc ở trần gian nên mới thấy những gì Thượng Đế tạo ra trong cuộc đời là bất

công, tàn nhẫn. Nhưng khi con hiểu Thượng Đế là nguyên lý rốt ráo vận hành vũ trụ

vạn vật, như luật thiên văn địa lý, luật di truyền, luật vật lý hóa học, luật tâm lý,

luật nghiệp báo v.v… thì những bất công tàn nhẫn mà con nói thuộc về nguyên lý

nhân quả nghiệp báo. Theo nguyên lý nghiệp báo thì ai không sống thuận theo sự

vận hành của Pháp (không vâng ý Cha) sẽ tự chuốc lấy khổ đau chứ không do ai

khác. Nói theo Khổng Giáo là  “Thuận thiên giả tồn, nghịch thiên giả vong” (chữ

thiên không viết hoa vì đó là định luật thiên nhiên đôi lúc còn được gọi là con tạo

hay tạo hóa). Nhưng nhờ đau khổ đó con người mới học ra sai lầm của mình để điều

chỉnh cho thuận Pháp (vâng ý Cha). Còn quỷ Sa-tăng mà con nói đó chính là bản

ngã vô minh ái dục như thầy đã đối chiếu ở trên. Nếu không thấy ra Pháp, thì

không sống thuận Pháp, không vâng ý Cha, lúc đó đành để bản ngã vô minh ái dục

lôi cuốn vào luân hồi sinh tử (bị quỷ Sa-tăng dụ dỗ, làm ác và đọa xuống trần gian).

Nhưng rồi cũng nhờ khổ đau mà thấy ra nguyên lý vận hành của Pháp, sống thuận

Pháp (tin Chúa), và thoát khỏi sinh tử, chứng ngộ Niết-bàn (được cứu rỗi vào Nước

Chúa). Phật dạy: “Khi tâm thanh tịnh thì thấy các pháp đều thanh tịnh”. Điều này

rất giống câu nói trong Thánh Kinh: “Nước Cha trị đến vâng ý Cha, dưới đất bằng

trên Trời vậy”.  Khi tâm thanh tịnh, nghĩa là vắng bóng bản ngã vô minh ái dục

(không còn bị quỷ Sa-tăng dụ dỗ) thì liền sống thuận Pháp (Nước Cha trị đến, vâng

ý Cha) và ngay đó là Niết-bàn Tịch Tịnh An Lạc (dưới đất bằng trên Trời) vậy.

Tất nhiên, một khi các tôn giáo đã phân định rạch ròi lập trường, chủ thuyết

trong giáo hệ của mình và cho đó là chân lý độc tôn rồi thì họ khó mà chấp nhận

giáo lý của tôn giáo khác. Những so sánh trên đây chỉ có giá trị đối với lời dạy ban

đầu của Phật và Chúa khi chưa bị đóng khung trong các tổ chức tôn giáo, chứ các

hệ thống giáo lý của các luận sư và các nhà thần học về sau thì không hẳn dễ dàng

chấp nhận như vậy đâu con. Thầy chỉ đối chiếu với mục đích giúp con có cái nhìn

phóng khoáng, vô chấp, vô ngại, cảm thông với niềm tin của người khác, dù người

đó khác đạo với mình. Phải lấy lòng từ bi, bác ái mà đối xử với nhau như anh em

ruột thịt, đừng nên đào sâu thêm hố chia rẽ, hận thù, đó không phải là phẩm chất

của người đạo đức, giác ngộ. 

Con nói đúng, theo đạo nào là vì có duyên với đạo đó thôi, quan trọng là thấy

đúng làm đúng sự thật để giải thoát cho mình và đem lại lợi lạc cho đời, chứ đừng

Thư Thầy Trò (5)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=130 7 / 8



đem tâm địa nhỏ hẹp của mình mà miệt thị những người không theo đạo mình.

Thầy ít khi nói ra điều này, chỉ tại con hỏi thầy mới nói thôi, chứ thầy biết những

người cố chấp tín ngưỡng của mình, luôn cho đạo mình là đúng, không chịu lắng

nghe người khác, thì dù là bên nào họ cũng sẽ cho rằng thầy đánh đồng tôn giáo

đệ nhất của họ với tôn giáo khác là một xúc phạm lớn lao đối với thánh giáo của

họ. Trò đời giống như Nhậm Ngã Hành, Đông Phương Bất Bại, Nhạc Bất Quần…

muốn trở thành võ lâm chí tôn, nhất thống giang hồ, vô địch thiên hạ là chuyện

bình thường, phải không con? Nói đến tôn giáo là vướng vào vấn đề nhạy cảm. Vì

vậy con đừng bao giờ tranh luận, gặp người cố chấp con cứ im lặng nhịn thua hoặc

“dĩ đào vi thượng” là tốt nhất, vì tuy họ nói từ bi, bác ái nhưng đụng chạm đến tự ái

tôn giáo thì ngay cả các thế lực chính trị lớn nhất trên thế giới cũng còn phải e dè

nữa đó.

Hãy khám phá Chân Lý ngay trên sự thật đang diễn ra hàng ngày nơi thân tâm

con và cuộc sống xung quanh, đừng quá tin vào lời người khác hay ngôn ngữ giáo

điều đã bị “tam sao thất bản” như đức Phật đã dạy trong Kinh Kalama. Đừng xem

phương tiện, biểu tượng là bản thân chân lý, vì chân lý tự nó vô ngôn. Chúc con

mỗi ngày thật trong sáng hồn nhiên và an lạc ngay nơi thực tại hiện tiền.

Thầy Viên Minh

Thư Thầy Trò (5)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=130 8 / 8


	Thư Thầy Trò (5)

