
Thư thầy trò (12)

Thư thầy trò (12)
Tác giả: Viên Minh - Nguyễn Văn Đông

Tp.HCM, ngày 28 tháng 12 năm 2010.

Kính thưa thầy!

Đầu thư con xin chúc thầy luôn vui khỏe, tràn đầy trí tuệ để tiếp tục giáo dục,

giúp đỡ, hướng dẫn chúng con trên bước đường tu tập giải thoát. 

Con tên Đông, 51 tuổi, có vợ và hai con trai. Gia đình theo Phật giáo Nguyên

thủy từ đời bố mẹ. Bản thân con cũng thực hành thiền Nguyên thủy theo cách tự

học qua sách vở hay kinh điển. Con đã đọc sách của Thầy viết, nghe các bài Pháp

thoại của Thầy giảng giải. Qua đó con nhận thấy kiến thức của Thầy thật uyên bác

không chỉ trên lĩnh vực Phật pháp mà còn trên nhiều lĩnh vực khác của cuộc sống.

Đặc biệt gần đây khi nghe Thầy giảng dạy (qua mạng Internet) về pháp thiền theo

cách thức của Thầy con càng thấy mến phục nhiều hơn. 

Thật ra, nếu trước đây chưa từng mày mò tự học hành thiền và chưa từng đọc

qua các tác phẩm, đặc biệt là quyển “Thực Tại Hiện Tiền” thì cũng khó mà lĩnh hội

được nội dung tư tưởng của pháp hành này. Thoạt nhìn hay nghe qua pháp hành

của Thầy thấy nó đơn giản, dễ hành, nhưng bản thân con nhận thấy đó là tinh túy

của cả một đời tu học miên mật của Thầy mới đúc kết ra được. Để hiểu được các

cụm từ: “Tại đây và bây giờ”; “Thận trọng, chú tâm, quan sát”; “Lặng lẽ, trong

sáng”; “Định tĩnh, sáng suốt, trong lành” ... với đầy đủ ý nghĩa của nó thật không

đơn giản chút nào. Có lẽ phải với một tinh thần đầy sáng tạo, cởi mở, và trí tuệ

hoàn mỹ mới có thể biến một vấn đề cực kỳ phức tạp của pháp hành trở nên trong

sáng và chân thực đến độ có thể sờ mó được. Qua hướng dẫn của Thầy về pháp

hành thiền càng thấy rõ tính thống nhất và tính hệ thống trong toàn bộ nội dung

của con đường tu tập giải thoát từ trước tới nay Thầy đã dấn thân. Thật là đáng

trân trọng! 

Bản thân con với số vốn ít ỏi về pháp hành thiền trước đây, nay y như lời Thầy

hướng dẫn con đã thử thực hành, bước đầu nhận thấy có ít nhiều kết quả. Tuy

• 
• 

Thư thầy trò (12)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=158 1 / 5

file:///Users/thien/vienminh_dataset/index.php?module=library&function=tacgia&id=1
file:///Users/thien/vienminh_dataset/index.php?module=library&function=tacgia&id=62


nhiên, để có thể tiến bước trong đường tu học con có vài câu hỏi kính mong Thầy từ

bi giảng giải giúp con.

I. Câu hỏi về Pháp học:

(1) Khi nghe các bài Pháp thoại hoặc đọc các sách về Phật giáo con thấy từ

“Pháp” (trong nghĩa: Sắc pháp và Danh pháp) được sử dụng nhiều khi rất lẫn lộn

với từ “Giáo pháp” của đức Phật. Thưa thầy nếu con hiểu từ “Pháp” như là “Sự vật

hiện tượng” (theo khái niệm của triết học), hoặc là đối tượng của tâm thức trong

một sát na có được không? Kính mong Thầy chỉ dạy cho con.

(2) Cũng có Sư nói con người khổ hay phiền não là do chấp vào Nhị nguyên đối

đãi. Nhưng qua giảng dạy của Thầy con thấy con người khổ hay phiền não là do

chấp vào tự Ngã. Con hiểu như có đúng không? Kính mong Thầy chỉ dạy cho con.

II. Câu hỏi về Pháp hành:

(1) Trọng tâm trong Pháp hành mà Thầy hướng dẫn là buông xuống tại đây và

bây giờ, không cần thêm bớt gì nữa, Pháp vốn đã hoàn chỉnh, chỉ cần lặng lẽ chú

tâm quan sát là đủ (quan sát mà không kèm theo bất kỳ một mục đích hay ước

muốn nào). Nhưng cái khó trong đường tơ kẻ tóc là làm cách nào nhận thức được

cái tâm quan sát nào vô ngã và cái tâm nào quan sát còn chấp ngã. Kính mong

Thầy chỉ dạy cho con. 

(2) Thầy vẫn thường nhấn mạnh rằng kỹ năng hành thiền không quan trọng

bằng thái độ nhận thức về thiền (theo nghĩa giới - định - tuệ) mới quan trọng. Vẫn

biết là vậy, nhưng lúc ngồi thiền hay trong đi đứng, nói năng, hành động tâm con

vẫn hay thoát khỏi thực tại, mặc dù sau đó rất nhanh tâm con có biết và quay về

với thực tại. Nếu cứ như vậy hoài con có đánh mất thực tại hay chánh niệm không?

Kính mong Thầy chỉ dạy cho con.

(3) Nhiều kinh sách hướng dẫn hành thiền Tứ niệm xứ là quán thân bất tịnh,

quán tâm vô thường, quán thọ thì khổ… theo nghĩa là tâm chủ động hướng đến bốn

xứ này để quán. Còn theo phương pháp Thầy hướng dẫn chỉ cần buông xuống mọi

thứ để tâm rỗng lặng mà quan sát đường lối vận

hành của tự nhiên Pháp (vì khi chủ động hướng tâm thì đã mang màu sắc của tự

ngã rồi), con hiểu như vậy có đúng không? 

Con rất mong nhận được sự từ bi giảng dạy của Thầy. 

Thư thầy trò (12)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=158 2 / 5



Con xin chân thành cám ơn. 

Anh Đông mến,

Thầy rất hoan hỷ thấy anh quan tâm tìm hiểu pháp học và pháp hành một cách

nghiêm túc, không phải chỉ để thỏa mãn kiến thức. Đó là thái độ đúng. Để tiện theo

dõi, thầy trả lời ngay dưới các câu hỏi anh đặt ra. 

I. Câu hỏi về Pháp học:

(1) Khi nghe các bài Pháp thoại hoặc đọc các sách về Phật giáo con thấy từ

“Pháp” (trong nghĩa: Sắc pháp và Danh pháp) được sử dụng nhiều khi rất lẫn lộn

với từ “Giáo pháp” của đức Phật. Thưa thầy nếu con hiểu từ “Pháp” như là “Sự vật

hiện tượng” (theo khái niệm của triết học), hoặc là đối tượng của tâm thức trong

một sát na có được không? 

Thầy: Từ Pháp ám chỉ rất nhiều thứ, nhưng tóm tắt có 2 nghĩa: Một là lời dạy

của đức Phật; hai là vạn sự vạn vật bao gồm tánh, tướng, thể, dụng v.v... được đề

cập như tâm, tâm sở, sắc, Niết-bàn; hoặc như 18 giới (6 căn, 6 trần, 6 thức), 12

nhân duyên, v.v… Khi chữ Pháp được dùng như đối tượng của ý, thì cũng không phải

chỉ riêng 5 khái niệm về 5 tiền trần (sắc, thanh, hương, vị, xúc) mà gần như tất cả

các pháp. Trong Pháp học thì chữ Pháp là lời Phật dạy, nhưng trong Pháp hành thì

Pháp gồm pháp chế định (giới, định, tuệ  và các đối tượng chế định) và pháp thực

tánh (giới, định, tuệ và các đối tượng thực tánh). 

(2) Cũng có Sư nói con người khổ hay phiền não là do chấp vào Nhị nguyên đối

đãi. Nhưng qua giảng dạy của Thầy con thấy con người khổ hay phiền não là do

chấp vào tự Ngã. Con hiểu như có đúng không?

Thầy: Chính khi chấp bản ngã thì liền chấp nhị nguyên đối đãi, bởi vì cái ta ảo

tưởng khởi lên cùng với tư tưởng nhị nguyên nên tạo ra nhân quả, thời gian và

phiền não khổ đau. Nhị nguyên tức là ngay nơi thực tánh lại khởi thêm ý niệm,

thành ra một pháp trở thành hai pháp. Mặt khác, pháp luôn có hai mặt, âm dương,

đen trắng, ngày đêm v.v… nhưng bản ngã chỉ chọn một mặt theo ý thích hay quan

niệm của mình nên chỉ chấp nhận mặt này loại bỏ mặt kia, như vậy cũng gọi là

chấp nhị nguyên. Bản ngã lý trí chấp nhị nguyên luôn phân vân, nghi hoặc, bất an,

nên không thể nào trọn vẹn với thực tại thân tâm được và hậu quả tất nhiên là

phiền não khổ đau.

Thư thầy trò (12)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=158 3 / 5



II. Câu hỏi về Pháp hành:

(1) Trọng tâm trong Pháp hành mà Thầy hướng dẫn là buông xuống tại đây và

bây giờ, không cần thêm bớt gì nữa, Pháp vốn đã hoàn chỉnh, chỉ cần lặng lẽ chú

tâm quan sát là đủ (quan sát mà không kèm theo bất kỳ một mục đích hay ước

muốn nào). Nhưng cái khó trong đường tơ kẻ tóc là làm cách nào nhận thức được

cái tâm quan sát nào vô ngã và cái tâm nào quan sát còn chấp ngã.

Thầy: Khi cái ta lăng xăng với những ý đồ tạo tác, phê phán, kiểm duyệt, chọn

lựa (lấy pháp này, bỏ pháp kia) v.v… thì đó là hoạt động của cái tâm hữu vi, hữu

ngã. Ngược lại khi mọi ý đồ hữu vi, hữu ngã đó ngưng bặt thì tánh biết vô ngã liền

tự chiếu nên gọi là minh sát (vipassanà). Điều này không thể hiểu bằng lý trí, mà

phải ngay đó tự thấy ra mới không nhầm lẫn.

(2) Thầy vẫn thường nhấn mạnh rằng kỹ năng hành thiền không quan trọng

bằng thái độ nhận thức về thiền (theo nghĩa giới - định - tuệ) mới quan trọng. Vẫn

biết là vậy, nhưng lúc ngồi thiền hay trong đi đứng, nói năng, hành động tâm con

vẫn hay thoát khỏi thực tại, mặc dù sau đó rất nhanh tâm con có biết và quay về

với thực tại. Nếu cứ như vậy hoài con có đánh mất thực tại hay chánh niệm không?

Thầy: Dù có kỹ thuật hoặc phương pháp thiền hay không thì cái tâm thất niệm

vẫn đến vẫn đi  như anh vừa diễn tả. Vậy vấn đề không phải là kỹ thuật hoặc

phương pháp, mà là thái độ thiền có đúng hay không. Đây chính là điểm then chốt.

Nếu niệm là cố gắng nắm bắt thực tại thì nó sẽ đối kháng với thất niệm (thoát khỏi

thực tại), đồng thời còn có đối tượng (tiên liệu) để nắm bắt (chứ không phải là thực

tại tự nhiên). Như vậy đây chưa phải là chánh niệm tỉnh giác thực sự mà là cái niệm

chủ quan của bản ngã tham có niệm và sân với thất niệm, nghĩa là thái độ thiền

chưa đúng. Cùng lắm thì niệm này chỉ là tầm tứ trong thiền định mà thôi. Chánh

niệm tỉnh giác thực sự vô ngã không phải là một cố gằng duy trì trên thực tại, mà là

ngay khi cái tâm buông mọi ý đồ xuống thì nó liền sáng suốt trọn vẹn với thực tại

mà không cần nắm giữ gì cả, vì vậy nó không đối kháng với thất niệm. Khi có niệm

hay khi thất niệm mà tánh biết cũng vẫn thấy rõ có niệm hay thất niệm thì đó mới

chính là chánh niệm tỉnh giác, không còn trong đối đãi nhị nguyên của bản ngã, mà

là thực sự vô ngã, vô vi.

(3) Nhiều kinh sách hướng dẫn hành thiền tứ niệm xứ là quán thân bất tịnh,

quán tâm vô thường, quán thọ thì khổ… theo nghĩa là tâm chủ động hướng đến bốn

Thư thầy trò (12)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=158 4 / 5



xứ này để quán. Còn theo phương pháp Thầy hướng dẫn chỉ cần buông xuống mọi

thứ để tâm rỗng lặng mà quan sát đường lối vận hành của tự nhiên Pháp (vì khi chủ

động hướng tâm thì đã mang màu sắc của tự ngã rồi), con hiểu như vậy có đúng

không?

Thầy:  Đó không phải là Kinh Tạng Pāḷi Nikāya Phật Giáo Nguyên Thủy, mà là

quan điểm dị biệt trong Kinh Tứ Niệm Xứ của Đại Chúng Bộ được ghi trong Sanskrit

Agama. Thực ra, khi tâm rỗng lặng trong sáng thì tự nhiên thấy thân là bất tịnh,

thấy thọ là khổ, thấy tâm vô thường và thấy pháp vô ngã đúng như thực tánh của

nó, chứ không phải dùng lý trí quán tưởng thân thọ tâm pháp theo ý niệm định

trước. Hai động thái này khác nhau rất xa, không nên nhầm lẫn. Điều này thì anh

đã hiểu rất đúng.

Chúc anh thân tâm an lạc.

Thầy Viên Minh.

Thư thầy trò (12)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=158 5 / 5


	Thư thầy trò (12)

