
Thư Thầy Trò (10)

Thư Thầy Trò (10)
Tác giả: Viên Minh - Như Hải

Vô minh là không thấy tính không của thực tại mà lại thấy thành cái ta ảo tưởng

nên sinh ra chấp ngã, còn ái dục là cái ngã ấy muốn thực tại trở thành “vật” mà

mình quy định nên sinh ra chấp pháp. Một khi đã chấp ngã chấp pháp thì bắt đầu

tạo tác để trở thành, có trở thành thì có thời gian, có nhân quả, nghiệp báo, có

sinh tử và tất nhiên có phiền não khổ đau.

Thưa Thầy, 

Được gặp và trò chuyện với Thầy suốt cả ngày Lễ 2/9 thật là phước lớn cho tụi

con. Con luôn suy nghĩ về những lời thầy chỉ dạy suốt trong thời gian sau khi về và

ngay cả bây giờ. Lời thầy dạy bảo giúp chúng con ý thức được tốt hơn việc tu tập

của mình. Có nhiều điều, nhưng sau đây là những điều con suy nghĩ nhiều nhất.

Con xin tóm tắt lại dưới đây, có gì chưa đúng, xin thầy hoan hỉ chỉ bảo giúp con: 

1. Pháp tu thầy dạy là thuận theo tự nhiên, chỉ cần  “thận trọng, chú tâm và

quan sát” những gì xảy ra nơi thân tâm và đối cảnh, không thêm bớt theo tư niệm

chủ quan, tự khắc tánh biết sẽ hiển hiện và mọi thứ sẽ tự giải quyết theo trình tự

vận hành của pháp.  

2. Thiền có động có tĩnh, tùy duyên mà ứng. Chỉ cần buông cái ta lăng xăng

kiểm duyệt, phê phán, lấy bỏ… thì tâm liền trở nên rỗng lặng trong sáng, chứ không

cần phải khoanh chân kiết già, ngồi nhắm mắt thật lâu. Trong mọi hoạt động bình

thường, từ uống nước, ăn cơm đến đi đứng ngồi nằm ... nếu biết định tĩnh sáng

suốt thì tất cả đều là thiền.

3. Không cần cố gắng “tinh tấn” quá mức, khiến cuộc sống luôn bị cuốn vào

mục đích phía trước và trở nên “không bình thường”. Ngay nơi thực tại thân tâm

của mỗi người đã có đầy đủ mọi thứ, thứ nào cũng là bài học quí giá, không cần

phải cố gắng bỏ bớt thứ này, nắm giữ thứ kia, kể cả những xúc cảm cũng là bài học

cho mình tu tập. Nếu đè nén quá, cảm xúc sẽ càng mạnh mẽ hơn. Tốt nhất là chú

• 
• 

Thư Thầy Trò (10)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=149 1 / 5

file:///Users/thien/vienminh_dataset/index.php?module=library&function=tacgia&id=1
file:///Users/thien/vienminh_dataset/index.php?module=library&function=tacgia&id=57


tâm quan sát kỹ càng các cảm xúc đó để biết rõ mình đang buồn, vui, mừng, giận

v.v... tức là thường chánh niệm và tỉnh thức, không si mê lầm lạc.

4. Khi nói  “Sức mạnh lớn nhất là có thể chịu được không là gì cả”, có phải ý

Thầy  “không là gì cả” ở đây chính là sự thể nghiệm về  “Tính Không” của ngã và

pháp? (Điều này chúng con còn rất mơ hồ).

5. Hết sức thận trọng với những pháp sư, bùa chú, pháp thuật, đồng bóng...

Con đường tu tập đúng đắn là nên tin vào chính mình, tin vào Pháp thực tại để giác

ngộ, chứ không nên cả tin và lệ thuộc vào bất kỳ năng lực nào bên ngoài. Sự ỷ lại sẽ

làm suy giảm khả năng “tự lực nội sinh”.

6. Cõi âm là có thật, trong đó có những cõi đang sống chung với cõi người, như

cõi Peta (ngạ quỷ), Asura (Atula) v.v… Tuy mỗi cõi có cách sống riêng nhưng phải

tuân thủ nguyên tắc bình đẳng, tôn trọng lẫn nhau, không ai xâm phạm ai. Những

người sống đạo đức, lương thiện, có tâm từ, có chánh niệm tỉnh giác là người “Đức

trọng quỷ thần kinh”, đúng hơn là người âm rất kính mến những người đó, vì năng

lượng của người đó tỏa ra giúp người âm được an lạc. Người không có chính khí sẽ

bị ảnh hưởng bởi âm khí của cõi âm.

Còn có rất nhiều điều khác mà chúng con rút ra được từ buổi nói chuyện với

Thầy. Như người bạn của con theo Công Giáo, nhờ Thầy mà hiểu rõ hơn Kinh Thánh

và sự không khác biệt giữa Thượng Đế (bên Công Giáo) và Pháp (bên nhà Phật).

Tuy nhiên điều con ghi lại trên là những ý chính theo con là rất quan trọng cho việc

tu tập của chúng con trong lúc này.

Thưa thầy,

Ý thứ 4 "không là gì cả" trên đây là khó nhất đối với chúng con trong việc thực

hành. Anh M. nói câu nói đó của Thầy giống “sấm sét giáng xuống” giúp anh ấy tỉnh

ngộ. Anh ấy ví câu nói đó của thầy giống “xưa nay không một vật” của Lục Tổ Huệ

Năng. 

Thầy có thể hoan hỷ chia sẻ kinh nghiệm của Thầy và của các đệ tử về việc thực

hành Tính Không được không ạ? Con cám ơn Thầy thật nhiều.

Con cầu mong Thầy thật khỏe mạnh, an vui, chuyến đi Hà Nội sắp tới hoằng

pháp thật thành công.

Con chào Thầy, Như Hải 

Thư Thầy Trò (10)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=149 2 / 5



Như Hải con,

“Bản lai vô nhất vật” là câu nói tuyệt vời nhất của Tổ Huệ Năng, nhưng cũng

là câu nói bị hiểu lầm nhiều nhất. Trong câu này có mấy từ bị hiểu lầm khi dịch ra

tiếng Việt là “xưa nay không một vật”. Từ “bản lai” không có nghĩa là “xưa nay”

như một trạng từ chỉ thời gian từ xưa đến nay, mà là một danh từ ám chỉ  “bản

thân thực tại”, “pháp tánh” (paramattha) hay nói cho dễ hiểu là “thực tại như

tự nó là”. Còn “vô nhất vật” không phải là “không một vật” theo nghĩa “không có

một vật nào cả”, mà là “không là gì cả”. Vậy câu nói này có thể dịch: “Pháp vốn

không là gì cả”, hay nôm na cho dễ hiểu là “thực tại tự nó không là gì cả” chứ

không phải là “xưa nay không có một vật nào cả”. Bởi vì nói “không một vật” là đã

nói đến một vật rồi! Dù con quan niệm thực tại là gì đi nữa cũng đều gán cho nó

khái niệm chủ quan của con, nghĩa là vẫn còn một vật, không phải là tính không

của bản thân thực tại.

Vì hiểu tính không là không có vật gì nên các luận sư và các triết gia cố gắng

chứng minh thực tại không có thực, và ngay cả các nhà vật lý cũng dễ dàng chứng

minh được điều đó:

1) Thực tại luôn biến đổi vô thường nên không có thực.

2) Thực tại sinh ra rồi diệt đi nên không có thực.

3) Thực tại do duyên giả hợp mà thành nên không có thực.

4) Thực tại tồn tại trong khái niệm giả định nên không có thực.

Tuy chứng minh được là không có gì thực cả nhưng đói vẫn có cơm ăn, khát vẫn

có nước uống, và không được ăn, không được uống vẫn có khổ đau! Cao hơn nữa

người ta có thể tập chú vào ý niệm “không có gì cả” (vô sở hữu) để đạt tới Vô sở

hữu xứ thiền, nhưng mâu thuẫn là không có gì cả thì làm sao có thiền để đạt được!

Vậy tính không không phải là kết quả của lý luận hợp lý để phủ nhận thực tại

với kết luận “xưa nay không một vật” nào hiện hữu trên đời, mà tính không tức

bản chất không là gì cả của thực tại đang hiện hữu. "Không là gì" ở đây chỉ có

nghĩa không phải là một khái niệm nào do con người quy định. Điều này ám chỉ thực tánh

(sabhāva) và giả tướng (attha) chứ không liên quan gì đến chất liệu của thực tại nên không cần

chứng minh chất liệu ấy là có hay không, thực hay giả theo quan điểm duy vật, hay duy tâm

Thư Thầy Trò (10)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=149 3 / 5



cực đoan, mà nó liên quan đến thái độ tâm lý của con người (hay chúng sinh nói chung) đối với

thực tại đó. Vật và tâm là hiện tượng có xảy ra thực, nên mới có thể lấy làm đối tượng nghiên

cứu, thí nghiệm và tìm ra được định luật vận hành của chúng. Tất cả mọi sự sự vật vật được

gọi chung là pháp, hay thực tại. Con người gán lên thực tại vô số “vật” mà tự nó không có, thực

chất chỉ là khái niệm, nên gọi là vật khái niệm (attha paññatti) rồi lại đặt tên cho nó nữa nên gọi

là danh khái niệm (nāma paññatti). Lâu ngày con người chỉ thấy thực tại qua khái niệm vật hay

tên mà họ quy định, không còn thấy bản chất của “pháp vốn không là gì” nữa. 

Và vấn đề bắt đầu rắc rối là ở chỗ đó. Khi đã tự gán cho thực tại thân tâm “một

vật” ảo tưởng “ta” và “của ta”, đồng thời gán cho đối tượng bên ngoài là vật này vật

nọ thì “tính không” hay “tính vô nhất vật” của “bản lai” đã bị chụp mũ và bóp méo

thành “vật” này “vật” nọ theo quan niệm của bản ngã vô minh ái dục mất rồi. Vô

minh là không thấy tính không của thực tại mà lại thấy thành cái ta ảo tưởng nên

sinh ra chấp ngã, còn ái dục là cái ngã ấy muốn thực tại trở thành “vật” mà mình

quy định nên sinh ra chấp pháp. Một khi đã chấp ngã chấp pháp thì bắt đầu tạo tác

để trở thành, có trở thành thì có thời gian, có nhân quả, nghiệp báo, có sinh tử và

tất nhiên có phiền não khổ đau.

Sở dĩ thầy nói dông dài như vậy để con thấy ra manh mối mà trở về với tính

không của thực tại thân tâm và vạn pháp đúng như nó vốn “không là gì cả”. Phật

giáo thường được gọi là Cửa Không vì từ phương tiện (Đạo Đế) đến cứu cánh (Diệt

Đế) đều đồng nhất trên ba nguyên lý tính không: Không, vô tướng (vô tác), vô

nguyện. Trong Đạo Đế, ba yếu tính này được thể hiện qua giới, định, tuệ được gọi

là ba vô lậu học (Anāsava tisikkhā), từ vô lậu cũng có nghĩa là tính không. Trong

Diệt Đế, KHÔNG là Niết-bàn đoạn tận bản ngã tham sân si. VÔ TƯỚNG tức “không

là gì cả”, hoặc VÔ TÁC tức “không làm gì cả” biểu hiện qua “vô vi”, “vô sở trụ”, “vô

thủ trước Niết-bàn” bởi vì tất cả những gì hữu tướng, hữu vi đều là vô thường. VÔ

NGUYỆN tức là Niết-bàn tịch tịnh, không còn mong muốn trở thành gì cả, bởi vì tất

cả ước vọng trở thành đều tạo ra thời gian, nhân quả và khổ đau.

Do con bị ám ảnh bởi sự phức tạp của triết học tính không, nên không thấy ra

được sự thật vốn giản dị đến không ngờ. Thực ra, toàn bộ khóa thiền 7 ngày mà

con đã được học, thầy đều chỉ bày rất rõ  thực tại tính không để con có thể dễ

dàng thể nhập thực tính pháp ấy. Câu nói:  “Sức mạnh lớn nhất là có thể chịu

được không là gì cả” chính là gói ghém toàn bộ lý và sự của tính không mà thầy

muốn chỉ bày. Sau đây thầy tóm tắt khóa thiền 7 ngày để con dễ nhận ra:

Thư Thầy Trò (10)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=149 4 / 5



1) Trở về trọn vẹn với thực tại ngay đây và bây giờ, không nương tựa vào ai

khác, không ỷ lại thế lực nào, là tính không.

2) Thấy biết rỗng lặng, trong sáng và trực tiếp không qua khái niệm, phương

pháp, và bất cứ hình thức quy định hữu tướng nào, là tính không.

3) Buông xuống mọi ý đồ lăng xăng của bản ngã, không còn ý niệm chủ thể và

đối tượng, trong và ngoài, trước và sau, là tính không.

4) Khi vô sự, thái độ sáng suốt, định tĩnh, trong lành đối với thực tại, là tính

không

5) Khi hữu sự, thân tâm tự ứng thái độ thận trọng, chú tâm, quan sát một cách

tự nhiên, mà tùy cơ ứng biến cho thích nghi, không theo tư ý, tư dục, là tính không.

6) Thư giãn, buông xả, nghỉ ngơi vô sự không vướng vào ý niệm quá khứ, hiện

tại, vị lai, là tính không.

7) Nhiệt tình sống tùy duyên thuận pháp vô ngã vị tha, là tính không.

8) Không còn thấy bất cứ điều gì  trái ý nghịch lòng cả, là tính không.

9) Thấy tất cả các pháp đều vận hành theo nguyên lý tự nhiên, không thêm bớt

lấy bỏ, là tính không.

10) Không còn ước vọng trở thành, không tìm cầu lý tưởng bên ngoài thì ngay đó là

tính không.

Đó là thầy chỉ gợi ý những nguyên lý chính yếu để con không rơi vào hình

thức pháp môn phương tiện mà có thể tự vận dụng sáng tạo hầu thấy biết và thể

nghiệm tính không ngay trong đời sống thực tiễn hàng ngày. Sống như vậy chính là

con đang thể hiện thiền Vipassanā hay thiền Thấy Tánh vậy. 

Chúc con thấm nhuần đạo lý giác ngộ giữa đời thường.

Thầy Viên Minh

Thư Thầy Trò (10)

http://trungtamhotong.org/thuvien/index.php?l_id=149 5 / 5


	Thư Thầy Trò (10)

